HET
KELTISCH
“JAAR

Het natuurlijke ritme van
gebeden en meditaties

DAVID COLE



David Cole

Vertaald door
Jolande van Baardewijk

KokBoekencentrum Uitgevers« Utrecht



Voorwoord van de Vertaler........evieoeeeieieicieeeceec e

INEFOAUCTIE ittt ettt et et ere et eraeeeaeeeseeenneens

INEFOAUCHIE ..ttt
LIEUTEIO ettt s
DagWiJAINGEN ettt ettt ettt sb e
Gebeden enzegeningen .......coevevieieirirenererenee et

Winterzonnewende

INEFOAUCTIE ..ttt
LIBUIZIE ettt sttt sttt e b s
DAgWIAINZEN ittt ettt
Gebeden enzegeningen ........cocvereieiririnenereeetete e

INEFOAUCTIE .ttt
LIBUIZIE ettt st sttt st
DagWIAINGEN.c..ietirenieeeeeeeeetertestet ettt sttt e e sseseesbassesaeneens
Gebeden en ZegeniNgeN . ...t

[ aY oo [Vt TR
LIUIZIE ettt


Marleen Korsaan
Opmerking over tekst
paginanummers toevoegen


DagWijdINEEN . .coviuirieiriciicerc ettt 000

Gebeden €N ZeZENINGEN ......cvvivieireriereteeeeee ettt eaens 000
Lomerscizoen
INEFOAUCTIE ..ttt 000
LI EUNEIO ettt ettt 000
DAgWIJAINGEN ..ttt ettt sttt 000
Gebeden enZegENINGEN ...c..cvviviririeriereeeeteeee ettt 000
Lomerzonnewende
INEFOAUCTIE .ttt sttt 000
iU ettt ettt sttt sb e st sae et saeens 000
DagWiJAINZEN .ttt 000
Gebeden enzZegENINGEN ...c..ccuviririrerireteeeeeeeee ettt 000
Herfstscizoen
INEFOAUCTIE .ttt 000
LIEUIZIE ettt 000
DAgWIJAINGEN.c.eeuieieiieiietertertetete ettt tesae b e e e seesesseneas 000
Gebeden enzegeningen ..o iivreririenineerereer e 000
Herfstequinox
INEFOAUCHIE ettt 000
LI EUII ettt s 000
DAgWIJAINGEN ..ttt ste sttt besaes 000
Gebeden enzegeningen ..ot 000
SIOEZEEEN ..ttt ettt 000

OVEIrDAVIA COLE vttt e eveeeare e en 000



De laatste twintig jaar ben ik veel aan de wandel, op marskramer- en
klompenpaadjes in Nederland en op rotsachtige kustpaden in Noord-
Frankrijk (van Escalles tot de noordkust van Bretagne), in de Algarve in
Portugalenin Cornwallen Walesin Engeland.

Al wandelend ontdekte ik hoe fijn het is om een handzaam, meditatief
boekje en een notitieboekje bij me te hebben. Onderweg kon ik laten in-
dalen waar ik innerlijk mee bezig was of worstelde; ik kon het op rust-
plekken lezend en schrijvend een plek geven.

Helemaal een ontdekking was de Keltisch-christelijke spiritualiteit zoals
deze via de boeken van David Cassian Cole tot me kwam: ze boden me
een manier om natuurbeleving en mijn geworstel met de gang door de
seizoenen aan mijn innerlijke reis te verbinden. Ik was namelijk een win-
terhater en zonliefhebber. Daarin ben ik door dit boek toch een beetje
veranderd!

Via het Keltische christendom ontdekte ik dat de twee talen waarin God
met ons communiceert elkaar aanvullen en verdiepen. De Bijbel mag
dan ‘Gods Woord’ zijn, de natuur spreekt als eerste en zintuiglijk ervaren
realiteit minstens zo krachtig over God.

Jezus zelf haalde veel voorbeelden uit de natuur. Hij sprak over zaaien en
oogsten, schapen en herders, over de seizoenen en tijden om aan iets te
beginnen en over de wachttijd die de natuur van ons vraagt om iets tot
groei en oogst te laten komen. Hij gebruikte de natuur om ons te leren
loslaten: de bomen laten in de herfst hun bladeren vallen, als de tijd van
groei voorbij is, het fruit rijp is en het tijd is om waar geen leven meer in
zit los te laten.



8 HETKELTISCH JAAR

Deze lessenbleek ik via lopen, lezen, mediteren en schrijven goed tot me
te kunnen laten komen: ze kwamen diep binnen, als wijze levenslessen.
Zowerd wat me eerst hinderde nu een zegen!

In twee wandelprojecten die ik leidde (sinds 2010 de ‘Ludgerus aan-
dachtswandelingen’in Elburg en sinds 2020 het project ‘Potenin de klei’,
in de Liemers) bracht ik bij groepen mijn opgedane wijsheid in. Deze spi-
ritualiteit bleek ook anderen sleutels te bieden om te groeien naar een
meer doorleefd en geintegreerd geloof en naar levenswijsheid.

In de kerk waarin ik sinds 2014 predikant ben, bracht ik Keltische muziek
en spiritualiteit in. 1k leerde mezelf en de gemeente liedjes aan uit de
Britse folkscene en uit lona (gepubliceerd in het nieuwe Liedboek van de
kerken in 2013), en merkte hoeveel deze spiritualiteit en muziek mensen
bieden en hoe ze hen verrijken.

In 2024 bezocht ik David Cassian Cole in Engeland; hij is de auteur van
het nu voor je liggende boek Het Keltisch jaar en van Celtic Advent, Celtic
Lenten Celtic Saints. Cole biedt handreikingen voor persoonlijke medita-
tieen liturgie, door de seizoenen heen.

David Cole woont aan de rand van The New Forest, de Britse kroondo-
meinen: vroeger was dit het jachtgebied van de Britse kroon in Zuid-En-
geland. Daar ontwikkelde Cole het concept ‘Forest Church’, een viering
bij een boswandeling, en de spiritualiteit waarmee je in dit boek kennis-
maakt.

We hadden een kennismakingsgesprek in pub en kerk - mijn favoriete
combinatie! Het bleek dat deze vorm van ‘vieren’, Forest Church, in de
loop van de jaren in de anglicaanse kerk (‘the Church of England’) uitge-
groeid is tot de ‘Forest Church movement’. Ditis een beweging die valt on-
der de fresh expressions van kerk-zijn. In Nederland hebben deze fresh
expressions sinds 2008 hun tegenhanger in de zogenoemde pionierspro-
jecten in de Protestantse Kerk. Het gaat daarbij om een zoektocht naar
eigentijdse vormen van vieren en communityvorming, voor zin-zoekers.



VOORWOORD VAN DEVERTALER 9

In 2010 begon ik mijn eerste wandelproject voor groepen, dat op hetzelf-
de neerkwam als Forest Church. Soms gebeuren dingen tegelijkertijd,
zonder dat je van elkaars bestaan af weet... Synchronicity, zoals een al-
bum van de Britse band The Police heet.

De ontdekking een geestverwant te hebben gevonden, eenin het Engels
zo mooi geheten soulmate of in het Keltisch Anam Cara (zielsverwant),
was voor mij zé indrukwekkend dat ik David het verzoek voorlegde of ik
zijn sleutelboek The Celtic Year mocht vertalen in het Nederlands.

Ik was in 2024 niet alleen predikant, ik was ook verbonden aan VBK Me-
dia als eindredacteur ‘Prediking en liturgie’ voor Theologie.nl. De lijntjes
met de uitgevers waren kort: David Cole vroeg zijn Engelse uitgever om
toestemming en ik de Nederlandse uitgever van KokBoekencentrum.
Gelukkig kregen we beiden toestemming! Zo begon een mooi project.

De Keltisch-christelijke traditie is heel oud; volgens de legende was er
rond de Engelse stad Glastonbury al in de eerste eeuw na Christus een
christelijke kerk. Enalin de zesde eeuw na Christus stichtte de lerse mon-
nik Colum op het eiland lona voor de westkust van Schotland een abdij.
We kennen hem nu als Sint Columba.

Ondanks perioden van verval bestaat deze abdij op lona nog steeds: een
plek met eeninspirerende spiritualiteit die ook in het denken van de En-
gelse theoloog Pelagius en in Glastonbury herkenbaar is: dicht bij de
aarde en het leven hier en nu. Deze spiritualiteit inspireert tot klimaat-
zorg, gerechtigheid voor iedereen (niet zoals in 1984 van George Orwell),
totvrede eninclusiviteit. Ik was deze zomer zo gelukkig een muziekweek
op lonate mogen meemaken.

De Keltisch-christelijke spiritualiteit wordt ook wel eilandchristendom
genoemd. Vanaf de eilanden lona, lerland en Engeland bereikten mon-
niken als varende zendelingen de kust van Nederland en Bretagne en zij
brachten daar het evangelie. Wij kennen hier in Noord-Nederland Willi-
brord, Bonifatius en Ludger; zij arriveerden in de zevende en achtste
eeuw.



10 HETKELTISCH JAAR
Oh, when the saints go marching in!

In onze wat nuchtere Nederlandse geloofsbeleving is de omgang met
heiligen, watin het Keltische christendom en in het Rooms-Katholicisme
gewoon is, wat onbekend. Om voor onze hedendaagse Nederlandse
oren de gedichten en beleving van de Keltische gelovigen die als ‘heili-
gen’ geéerd worden dichterbij te brengen, heb ik de gedichten samen-
vattend vertaald en ‘heiligen’ vertaald als ‘Keltische christenen’.

David Cole en zijn uitgever zijn met deze samenvattende vertaling van de
Keltische gedichten akkoord, mits ik hier onderstreep dat voor de volle-
dige versie en de oud-Engelse poézie de Engelse tekst van The Celtic Year
natuurlijk veel meer moois biedt. Daarnaast gaat Cole in zijn boek Celtic
Saints dieper in op zijn geliefde voorgangers en voorbeelden. Ik daag je,
als je geinteresseerd of in je ziel geraakt bent, uit om de boeken van Da-
vid Cole in het Engels te gaan lezen. Voor wie minder makkelijk oud-En-
gelse poézie leest, is dit boek een laagdrempelige en uitnodigende inlei-
ding.

Dit is een gebruiksboek. Schrijf je liever niet in een boek, combineer het
lezen dan met een notitieboek en kruip mee door de seizoenen. Gun je-
zelf zo door innerlijk verder groeien de diepe wijsheid die de seizoenen
en seizoenswisselingen je samen metde Bijbel geven.

Geniettijdens je vakanties en retraites van mooie wandelingen envan dit
boek!

Jolande van Baardewijk, september 2025



Alles in de natuur werkt volgens een ritme. Alles heeft een natuurlijke
kringloop; zo leven ook wij, mensen, volgens een ritme. Er zijn ritmes die
goed zichtbaar zijn, zoals de seizoenen: gedurende het jaar zien we de
bomen en bloemen voor onze ogen veranderen. Maar er zijn ook subtie-
lereritmes en kringlopen, zoals die van de sterren die elke nacht langs de
hemel bewegen, en de zonsopkomst en -ondergang die door het jaar
heen langs de horizonin plek opschuift.

Onze moderne westerse wereld is in haar beleving volkomen losgekop-
peld van deze omwentelingen van de aarde, van de seizoenswisselingen
en van de astronomische en aan de aarde gerelateerde tijdverschijnse-
len. De oudste eninheemse culturen op deze wereld waren - en zijn - wel
verweven met deze wisselingenin de natuur. Niet alleen omdat het agra-
rische culturen waren - en zijn —- maarvooralomdat ze hun diepe verbon-
denheid met de natuur opvatten als bron voor zowel het lichamelijke als
het spirituele leven.

De Kelten van Noord-Europa waren geen uitzondering. Vanaf de nieuwe
steentijd tot ongeveer 500 na Christus vormden de ritmes van de natuur
de basis van hun hele leven, van hun lichamelijke en spirituele leven, én
van hun kalender. Net als elke cultuur en elk tijdperk hadden de oude
Kelten een jaarkalender. Het Keltisch jaar had seizoenswisselingen en
andere mijlpalen, die zowel voor het lichamelijke als voor het spirituele
leven belangrijk waren. Dit boek reflecteert hierop en probeert de lezer
opnieuw te verbinden aan de kringlopen van de aarde in relatie tot de
zon,de maan en de seizoenen.

Het Keltisch jaar, waar het in dit boek over gaat, is vastgesteld door de
combinatie van pre- en post-christelijke Keltische tijdrekeningen. Deze



12 HETKELTISCH JAAR

systemen zijn gebaseerd op de Gallische Kalender van Coligny, op aante-
keningen uit De Gallische oorlog van Julius Caesar en op informatie uit
Over de berekening van de tijd van Beda.

De Kalender van Coligny is een Gallische maankalender. Deze kalender
combineert de maanfases met de tijd van een zonnejaar. De vroegste
versie waarvan archeologen fragmenten gevonden hebben, stamt uit de
tweede eeuw en werd gebruikt door de Keltische volken om het begin en
de lengte van de dag, week, maand, seizoenen, kwartaaldagen* en fees-
tenvast te stellen. De Kalender van Coligny heeft een vijfjaarlijkse cyclus.
Het is waarschijnlijk het belangrijkste historische bewijs voor het be-
staan van een oude Keltische kalender. Deze Kalender van Coligny is zo-
welin het Latijn alsin de Gallische taal geschreven.

De Gallische oorlog van Julius Caesar is een pseudo-historisch** docu-
mentdatverslagdoetvan Caesarstijd in Galli€ en zijn poging om Brittan-
nié binnen te vallen in de eerste eeuw voor Christus.

Beda was een monnik en historicus in het koninkrijk Northumbria. Hij
leefde in de vroege achtste eeuw. Zijn beroemdste werk is De kerkelijke
geschiedenis van het Engelse volk, waarin hijeen groot aantal van zijn an-
dere boeken opsomt. Een van die boeken is Over de berekening van de
tijd, een dik boek vol berekeningen van seizoenen, maanden en christe-
lijke feesten. Verder bevat het een behoorlijk aantal maancycli. Beda be-
schrijft hoe de tijd berekend werd door de Egyptenaren en Grieken in de
oudheid en door de Kelten en Angelsaksische volken voor en na hun ker-
stening.

*

Nootvan de vertaler: de kwartaaldagen werden in de Britse en lerse traditie elk kwar-
taalrond de zomer- en winterzonnewende en rond de herfst- en lente-equinox gehouden
om bedienden te huren, een nieuw schoolseizoen te starten en hurenteinnen.

** Waarom ‘pseudo’-historisch? Voor veel historici geldt dat dit werk, hoewel het des-
tijds door de auteur als geschiedenis is geschreven, z6 politiek gekleurd en historisch on-
nauwkeurig wordt geacht, dat veel ervan niet als letterlijke geschiedenis maar als literai-
re geschiedenis moet worden opgevat. Veel van wat in de kroniek wordt vermeld, heeft
tot nu toe geen archeologisch bewijs opgeleverd om het te bevestigen, maar het is nog
altijd devolledigste weergave van het leven van de Keltische volken uit die tijd.



Het Keltisch jaar

Het Keltisch jaar heeft acht scharniermomenten, namelijk de vier sei-
zoenswisselingen, de beide zonnewenden (de zomer- en winterzonne-
wende) en de beide equinoxen (de lente- en herfstequinox). Daarom
heeft ditboek ook achtdelen.

Als Julius Caesar hetin De Gallische oorlog heeft over de tijdrekening van
dedruiden en devolken die hun onderwijs volgden, zegt hij:

Ze rekenen de tijd niet in dagen, maar in nachten; geboortedagen,
het begin van maanden en jaren rekenen zij zo, dat de dag op de
nachtvolgt.

uIT: De Gallische oorlog 6.18, VERT. J.J. DOESBURG, MET AANPASSINGEN.

De nieuwe Keltische dag begint dus, net als de Joodse dag, ’s avonds bij
zonsondergang. En Beda vertelt ons:

[De Grieken en Romeinen] markeren de opkomst en ondergang
van de Plejaden in de avond of ochtend als het begin van de winter
en zomer. Evenzo plaatsen ze het begin van de lente en herfst wan-
neer de Plejaden rond het midden van de dag of nacht opkomen en
ondergaan.

UIT: BEDA, Over de berekening van de tijd, 35.

Volgens de gedachte dat de dag uit de nacht voortkomt, beginnen de sei-
zoenen ook met duisternis en dus was de winter de start van het nieuwe
jaar. De dagen, seizoenen en het jaar symboliseren dat we van duisternis
naar licht onderweg zijn.

De vier seizoenen van het Keltisch jaar zijn: Samhain (uit te spreken als
‘sau-win’, de winter), Imbolc (‘im-bolk’, de lente), Beltane (‘bell-teen’, de
zomer) en Lughnasa (‘loe-nasa’, de herfst, nu meestal ‘Lammas’ ge-
noemd). Deze vier seizoenen worden genoemd in de vroege lerse litera-
tuur, de oudste volksliteratuurin West-Europa. De vroegste bewijzen van
de seizoenen geschreven in de lerse taal zijn de Ogham-inscripties uitde



14 HETKELTISCH JAAR

vroege vierde eeuw na Christus. Omdat lerland niet was binnengevallen
door de Romeinen, kunnen we aannemen dat deze vierde-eeuwse be-
schrijvingen van de seizoenen ook eeuwen daarvoor, in de ijzertijd en
misschien zelfs al in de bronstijd, in gebruik waren in lerland en Brittan-
nié. Deze indeling van het jaar moet in het lerland van de eerste eeuwen
na Christus nog steedsin gebruik zijn geweest. Toen lerse monniken naar
Brittannié kwamen en kloosters en abdijen bouwden, zoals Columba
naar het eiland lona ging in de zesde eeuw en Aidan naar Lindisfarne in
de zevende eeuw, namen ze deze jaarrekening hoogstwaarschijnlijk
mee. Datisimmers wat veel mensen doen als ze naar andere landen met
een andere cultuur trekken: ze nemen hun eigen kalenders mee en blij-
vendie gebruiken.

Beda vertelt ons dat elk seizoen drie maanomwentelingen of maancycli
bevat (Over de berekening van de tijd, 15) en dat de winter begin novem-
ber start, de lente begin februari, de zomer begin mei en dat de oogst of
het najaar begin augustus al start (35). Hij vertelt ook dat elk seizoen een
midden heeft om de omkeer van maanwassen naar maanafname te
markeren (35). De zonnewenden markeren het midden van de winter en
zomer en de equinoxen het midden van de lente en de herfst. Beda (30)
citeertdaarbij Plinius de Oudere, die zegt:

De zon zelf heeft vier keerpunten. Twee keer wanneer de nacht ge-
lijkisaan dedag:in delente en de herfst, als hij het middelpunt van
deaarde[i.e. deevenaar]treftin deachtste graad vande Ramende
Weegschaal. En twee keer wanneer de lengte [van de dag en nacht]
worden verwisseld: vanaf de winterzonnewende, in de achtste
graad van Capricorn (het sterrenbeeld Steenbok), wanneer de da-
gen langer worden, en vanaf de zomerzonnewende, in de achtste
graad van Kreeft, wanneer de nachten langer worden.

Beda stelt ook in zijn hoofdstuk over ‘Equinoxen en zonnewenden’ (30)
dat christenen deze tijdmarkeringen aanhielden. Dit betekent dat erelke
zesweken eenviering was die was gebaseerd op de cyclivan de hemelen
deaarde.



INTRODUCTIE 15

Het Keltisch wiel

Deze acht punten van hetjaar, steeds door zes weken van elkaar geschei-
den,vormen het Keltisch ‘jaarwiel’, dat jaar na jaar blijft draaien. We zul-
len de seizoenen en vieringen in dit boek doornemen in de volgorde van
hetjaarwiel, te beginnen met het begin van de winterin november. Daar-
op volgt het midden van de winter (de winterzonnewende), dan de lente,
de lente-equinox en zo voort. Je kunt dit boek elk jaar weer gebruiken
voor deze acht markeringsmomenten.

Xouinba-21ud\

nwerfstequinoy

SPusmauuozsowo*
—

BRON: WIKIMEDIACOMMONS

Gedurende het jaar zijn er natuurlijk ook meer christelijke feesten. In de
winter vindt het kerstfeest plaats. In de voorbereiding daarop kun je de
veertig dagelijkse lezingen uit mijn boek Celtic Advent (BRF, 2018) gebrui-
ken. In de lente vindt Pasen plaats; in de voorbereiding daarop kun je de
veertig dagelijkse lezingen uit mijn boek Celtic Lent (BRF, 2018) gebrui-



16 HETKELTISCH JAAR

ken. In de zomer vindt Pinksteren plaats. In de voorbereiding op dit feest
kun je de veertig dagelijkse lezingen uit mijn boek Celtic Saints (BRF,
2020) gebruiken. Deze drie perioden van ieder veertig dagen werden ook
door de Keltisch-christelijke gemeenschappen in acht genomen als drie
vastenperioden door het jaar heen. Dit hielp hen om hun leven te laten
draaien om een natuurlijk ritme, als aanvulling op de acht keerpuntenin
het natuurjaar. Meer informatie over elk van deze drie vastenperioden
van veertig dagen is in de introductie van elk van de bovengenoemde
boeken tevinden.

Met deze vier boeken, waarvan Het Keltisch jaar het eerste is dat vertaald
is in het Nederlands, kun je je liturgische of meditatieve jaar en natuur-
beleving voortdurend voeden met Keltisch-christelijke vieringen en
overwegingen.

In dit boek

In dit boek, Het Keltisch jaar, bevat elk van de acht keerpunten de vol-
gendeonderdelen:

Liturgic

Deze liturgie kan worden gebruikt voor een korte kerkdienst of andere
samenkomst waaraan liederen kunnen worden toegevoegd, of voor ei-
gen gebruik, in het bewustzijn dat je deel uitmaakt van het wereldomvat-
tende lichaamvan Christus.

Alle liturgieén bevatten het aanroepen van God; een Keltische passage
afkomstig uit oude of hedendaagse Keltische geschriften; een psalmle-
zing; een gerichte pauze ter concentratie, zodat je de tijd hebt om jezelf
opnieuw op God af te stemmen; enkele voorbeden; nog een bijbelle-
zing, uit het Oude of Nieuwe Testament; een korte overweging om over
nate denken en een slotgebed.



INTRODUCTIE 17

De psalmen in de liturgieén zijn zo afgedrukt dat deze gezamenlijk en
afwisselend door twee mensen of groepen mensen kunnen worden
(voor)gelezen, met pauzes tussen de verzen. Dit is een traditionele mo-
nastieke manier van psalmen lezen, waarbij de groep aan de ene kant
van de ruimte de oneven verzen leest en de groep aan de andere kant de
even verzen. In het midden van elke regel staat een asterisk (*). Daar las-
sen de lezers een adempauze in voor ze doorgaan.

Dagwijding

Er zijn zeven dagwijdingen, één voor elke dag in de week, elk met een
bijbelvers, een moment van bezinning en een gebed. Deze dagwijdin-
gen kunnen gedurende de zes weken herhaaldelijk worden gebruikt, of
op elk moment op de daarvoor bestemde dagen tussen het ene en het
volgende scharniermomentin het Keltisch jaarwiel.

In de Keltische traditie heeft elke dag een thema: op maandag staat de
schepping centraal, op dinsdag de incarnatie (de vleeswording van Je-
zus), op woensdag de heilige Geest, op donderdag de gemeenschap (ge-
meente), op vrijdag het kruis, op zaterdag de heiligen (Keltische christe-
nen) en op zondag de opstanding en het nieuwe leven. De zeven
dagwijdingen voor elk van de acht scharniermomenten of keerpuntenin
deKeltische jaarkalendervolgen deze dagelijkse thema’s.

Gebeden en zegeningen

Elk hoofdstuk wordt afgesloten met Keltische gebeden en zegeningen.
Deze zijn een mix van citaten uit andere bronnen, zowel antieke als mo-
derne, en mijn eigen geschriften. Ze kunnen op elk moment worden ge-
bruikt als losse en individuele gebeden, maar kunnen, indien gewenst,
ook worden opgenomenin de liturgie ofin een van de dagwijdingen.



Gebeden en meditaties op het
ritme van de schepping

Steeds meer mensen hebben behoefte om hun geloof te
verbinden met de schepping. De Keltische spiritualiteit
biedt daarvoor veel mogelijkheden.

De gebeden, meditaties en liturgieén in dit boek volgen het
oude ritme van het Keltische christendom en helpen je je
geloof te verbinden met de seizoenen en de schepping.
Gebaseerd op de acht punten van het Keltische jaar - de
vier seizoenswisselingen en de vier middelpunten van elk
seizoen - en bewegend van winter naar lente, zomer en
oogst, nodigt elk deel je uit om stil te staan bij Gods aan-
wezigheid in het ritme van de natuur.

In elk van de acht delen vind je een week aan dagelijkse
lezingen en overdenkinéen, aangevuld met gebeden, ze-
geningen en liturgische vormen die je kunt gebruiken in
persoonlijke meditaties of in groepen.

_Een praktisch en inspirerend boek voor wie zoekt naar
verbinding tussen spiritualiteit en natuur. Ook voor samen-
komsten van grote en kleinere groepen.

NUR 709 ¢ ISBN 978 90 435 4353 8

91789043"543538

>‘/( KolkBeekencentrum.nl

UITGEVERS | UTRECHT

A\






