
DAVID COLE

Het natuurlijke ritme van 
gebeden en meditaties

Gebeden en meditaties op het 
ritme van de schepping

Steeds meer mensen hebben behoe� e om hun geloof te 
verbinden met de schepping. De Keltische spiritualiteit 
biedt daarvoor veel mogelijkheden. 
De gebeden, meditaties en liturgieën in dit boek volgen het 
oude ritme van het Keltische christendom en helpen je je 
geloof te verbinden met de seizoenen en de schepping.
Gebaseerd op de acht punten van het Keltische jaar – de 
vier seizoenswisselingen en de vier middelpunten van elk 
seizoen – en bewegend van winter naar lente, zomer en 
oogst, nodigt elk deel je uit om stil te staan bij Gods aan-
wezigheid in het ritme van de natuur.
In elk van de acht delen vind je een week aan dagelijkse 
lezingen en overdenkingen, aangevuld met gebeden, ze-
geningen en liturgische vormen die je kunt gebruiken in 
persoonlijke meditaties of in groepen.

Een praktisch en inspirerend boek voor wie zoekt naar 
verbinding tussen spiritualiteit en natuur. Ook voor samen-
komsten van grote en kleinere groepen.

NUR 709 • ISBN 978 90 435 4353 8

Cole_Het Keltisch jaar_WT.indd   1Cole_Het Keltisch jaar_WT.indd   1 06-01-2026   09:5506-01-2026   09:55



David Cole

Het 

Keltisch jaar

Vertaald door 
Jolande van Baardewijk

KokBoekencentrum Uitgevers • Utrecht

Het Keltisch jaar.indd   3   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



Inhoud

Voorwoord van de vertaler..................................................................... 000

Introductie.............................................................................................. 000

Winterseizoen

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000
Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Winterzonnewende

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000
Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Lenteseizoen

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000
Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Lente-equinox

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000

Het Keltisch jaar.indd   5   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15

Marleen Korsaan
Opmerking over tekst
paginanummers toevoegen



Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Zomerseizoen

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000
Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Zomerzonnewende

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000
Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Herfstseizoen

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000
Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Herfstequinox

Introductie.............................................................................................. 000
Liturgie.................................................................................................... 000
Dagwijdingen.......................................................................................... 000
Gebeden en zegeningen......................................................................... 000

Slotzegen................................................................................................ 000

Over David Cole...................................................................................... 000

Het Keltisch jaar.indd   6   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



Voorwoord van de vertaler

De laatste twintig jaar ben ik veel aan de wandel, op marskramer- en 
klompenpaadjes in Nederland en op rotsachtige kustpaden in Noord-
Frankrijk (van Escalles tot de noordkust van Bretagne), in de Algarve in 
Portugal en in Cornwall en Wales in Engeland.

Al wandelend ontdekte ik hoe fijn het is om een handzaam, meditatief 
boekje en een notitieboekje bij me te hebben. Onderweg kon ik laten in-
dalen waar ik innerlijk mee bezig was of worstelde; ik kon het op rust-
plekken lezend en schrijvend een plek geven.

Helemaal een ontdekking was de Keltisch-christelijke spiritualiteit zoals 
deze via de boeken van David Cassian Cole tot me kwam: ze boden me 
een manier om natuurbeleving en mijn geworstel met de gang door de 
seizoenen aan mijn innerlijke reis te verbinden. Ik was namelijk een win-
terhater en zonliefhebber. Daarin ben ik door dit boek toch een beetje 
veranderd!

Via het Keltische christendom ontdekte ik dat de twee talen waarin God 
met ons communiceert elkaar aanvullen en verdiepen. De Bijbel mag 
dan ‘Gods Woord’ zijn, de natuur spreekt als eerste en zintuiglijk ervaren 
realiteit minstens zo krachtig over God.

Jezus zelf haalde veel voorbeelden uit de natuur. Hij sprak over zaaien en 
oogsten, schapen en herders, over de seizoenen en tijden om aan iets te 
beginnen en over de wachttijd die de natuur van ons vraagt om iets tot 
groei en oogst te laten komen. Hij gebruikte de natuur om ons te leren 
loslaten: de bomen laten in de herfst hun bladeren vallen, als de tijd van 
groei voorbij is, het fruit rijp is en het tijd is om waar geen leven meer in 
zit los te laten.

Het Keltisch jaar.indd   7   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



8  HET KELTISCH JAAR

Deze lessen bleek ik via lopen, lezen, mediteren en schrijven goed tot me 
te kunnen laten komen: ze kwamen diep binnen, als wijze levenslessen. 
Zo werd wat me eerst hinderde nu een zegen!

In twee wandelprojecten die ik leidde (sinds 2010 de ‘Ludgerus aan-
dachtswandelingen’ in Elburg en sinds 2020 het project ‘Poten in de klei’, 
in de Liemers) bracht ik bij groepen mijn opgedane wijsheid in. Deze spi-
ritualiteit bleek ook anderen sleutels te bieden om te groeien naar een 
meer doorleefd en geïntegreerd geloof en naar levenswijsheid.

In de kerk waarin ik sinds 2014 predikant ben, bracht ik Keltische muziek 
en spiritualiteit in. Ik leerde mezelf en de gemeente liedjes aan uit de 
Britse folkscene en uit Iona (gepubliceerd in het nieuwe Liedboek van de 
kerken in 2013), en merkte hoeveel deze spiritualiteit en muziek mensen 
bieden en hoe ze hen verrijken.

In 2024 bezocht ik David Cassian Cole in Engeland; hij is de auteur van 
het nu voor je liggende boek Het Keltisch jaar en van Celtic Advent, Celtic 
Lent en Celtic Saints. Cole biedt handreikingen voor persoonlijke medita-
tie en liturgie, door de seizoenen heen.

David Cole woont aan de rand van The New Forest, de Britse kroondo-
meinen: vroeger was dit het jachtgebied van de Britse kroon in Zuid-En-
geland. Daar ontwikkelde Cole het concept ‘Forest Church’, een viering 
bij een boswandeling, en de spiritualiteit waarmee je in dit boek kennis-
maakt.

We hadden een kennismakingsgesprek in pub en kerk – mijn favoriete 
combinatie! Het bleek dat deze vorm van ‘vieren’, Forest Church, in de 
loop van de jaren in de anglicaanse kerk (‘the Church of England’) uitge-
groeid is tot de ‘Forest Church movement’. Dit is een beweging die valt on-
der de fresh expressions van kerk-zijn. In Nederland hebben deze fresh 
expressions sinds 2008 hun tegenhanger in de zogenoemde pionierspro-
jecten in de Protestantse Kerk. Het gaat daarbij om een zoektocht naar 
eigentijdse vormen van vieren en communityvorming, voor zin-zoekers.

Het Keltisch jaar.indd   8   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



Voorwoord van de vertaler  9

In 2010 begon ik mijn eerste wandelproject voor groepen, dat op hetzelf-
de neerkwam als Forest Church. Soms gebeuren dingen tegelijkertijd, 
zonder dat je van elkaars bestaan af weet… Synchronicity, zoals een al-
bum van de Britse band The Police heet.

De ontdekking een geestverwant te hebben gevonden, een in het Engels 
zo mooi geheten soulmate of in het Keltisch Anam Cara (zielsverwant), 
was voor mij zó indrukwekkend dat ik David het verzoek voorlegde of ik 
zijn sleutelboek The Celtic Year mocht vertalen in het Nederlands.
Ik was in 2024 niet alleen predikant, ik was ook verbonden aan VBK Me-
dia als eindredacteur ‘Prediking en liturgie’ voor Theologie.nl. De lijntjes 
met de uitgevers waren kort: David Cole vroeg zijn Engelse uitgever om 
toestemming en ik de Nederlandse uitgever van KokBoekencentrum. 
Gelukkig kregen we beiden toestemming! Zo begon een mooi project.

De Keltisch-christelijke traditie is heel oud; volgens de legende was er 
rond de Engelse stad Glastonbury al in de eerste eeuw na Christus een 
christelijke kerk. En al in de zesde eeuw na Christus stichtte de Ierse mon-
nik Colum op het eiland Iona voor de westkust van Schotland een abdij. 
We kennen hem nu als Sint Columba.

Ondanks perioden van verval bestaat deze abdij op Iona nog steeds: een 
plek met een inspirerende spiritualiteit die ook in het denken van de En-
gelse theoloog Pelagius en in Glastonbury herkenbaar is: dicht bij de 
aarde en het leven hier en nu. Deze spiritualiteit inspireert tot klimaat-
zorg, gerechtigheid voor iedereen (niet zoals in 1984 van George Orwell), 
tot vrede en inclusiviteit. Ik was deze zomer zo gelukkig een muziekweek 
op Iona te mogen meemaken.

De Keltisch-christelijke spiritualiteit wordt ook wel eilandchristendom 
genoemd. Vanaf de eilanden Iona, Ierland en Engeland bereikten mon-
niken als varende zendelingen de kust van Nederland en Bretagne en zij 
brachten daar het evangelie. Wij kennen hier in Noord-Nederland Willi-
brord, Bonifatius en Ludger; zij arriveerden in de zevende en achtste 
eeuw.

Het Keltisch jaar.indd   9   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



10  HET KELTISCH JAAR

Oh, when the saints go marching in!

In onze wat nuchtere Nederlandse geloofsbeleving is de omgang met 
heiligen, wat in het Keltische christendom en in het Rooms-Katholicisme 
gewoon is, wat onbekend. Om voor onze hedendaagse Nederlandse 
oren de gedichten en beleving van de Keltische gelovigen die als ‘heili-
gen’ geëerd worden dichterbij te brengen, heb ik de gedichten samen-
vattend vertaald en ‘heiligen’ vertaald als ‘Keltische christenen’.

David Cole en zijn uitgever zijn met deze samenvattende vertaling van de 
Keltische gedichten akkoord, mits ik hier onderstreep dat voor de volle-
dige versie en de oud-Engelse poëzie de Engelse tekst van The Celtic Year 
natuurlijk veel meer moois biedt. Daarnaast gaat Cole in zijn boek Celtic 
Saints dieper in op zijn geliefde voorgangers en voorbeelden. Ik daag je, 
als je geïnteresseerd of in je ziel geraakt bent, uit om de boeken van Da-
vid Cole in het Engels te gaan lezen. Voor wie minder makkelijk oud-En-
gelse poëzie leest, is dit boek een laagdrempelige en uitnodigende inlei-
ding.

Dit is een gebruiksboek. Schrijf je liever niet in een boek, combineer het 
lezen dan met een notitieboek en kruip mee door de seizoenen. Gun je-
zelf zo door innerlijk verder groeien de diepe wijsheid die de seizoenen 
en seizoenswisselingen je samen met de Bijbel geven.

Geniet tijdens je vakanties en retraites van mooie wandelingen en van dit 
boek!

Jolande van Baardewijk, september 2025

Het Keltisch jaar.indd   10   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



Introductie

Alles in de natuur werkt volgens een ritme. Alles heeft een natuurlijke 
kringloop; zo leven ook wij, mensen, volgens een ritme. Er zijn ritmes die 
goed zichtbaar zijn, zoals de seizoenen: gedurende het jaar zien we de 
bomen en bloemen voor onze ogen veranderen. Maar er zijn ook subtie-
lere ritmes en kringlopen, zoals die van de sterren die elke nacht langs de 
hemel bewegen, en de zonsopkomst en -ondergang die door het jaar 
heen langs de horizon in plek opschuift.

Onze moderne westerse wereld is in haar beleving volkomen losgekop-
peld van deze omwentelingen van de aarde, van de seizoenswisselingen 
en van de astronomische en aan de aarde gerelateerde tijdverschijnse-
len. De oudste en inheemse culturen op deze wereld waren – en zijn – wel 
verweven met deze wisselingen in de natuur. Niet alleen omdat het agra-
rische culturen waren – en zijn – maar vooral omdat ze hun diepe verbon-
denheid met de natuur opvatten als bron voor zowel het lichamelijke als 
het spirituele leven.

De Kelten van Noord-Europa waren geen uitzondering. Vanaf de nieuwe 
steentijd tot ongeveer 500 na Christus vormden de ritmes van de natuur 
de basis van hun hele leven, van hun lichamelijke en spirituele leven, én 
van hun kalender. Net als elke cultuur en elk tijdperk hadden de oude 
Kelten een jaarkalender. Het Keltisch jaar had seizoenswisselingen en 
andere mijlpalen, die zowel voor het lichamelijke als voor het spirituele 
leven belangrijk waren. Dit boek reflecteert hierop en probeert de lezer 
opnieuw te verbinden aan de kringlopen van de aarde in relatie tot de 
zon, de maan en de seizoenen.

Het Keltisch jaar, waar het in dit boek over gaat, is vastgesteld door de 
combinatie van pre- en post-christelijke Keltische tijdrekeningen. Deze 

Het Keltisch jaar.indd   11   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



12  HET KELTISCH JAAR

systemen zijn gebaseerd op de Gallische Kalender van Coligny, op aante-
keningen uit De Gallische oorlog van Julius Caesar en op informatie uit 
Over de berekening van de tijd van Beda.

De Kalender van Coligny is een Gallische maankalender. Deze kalender 
combineert de maanfases met de tijd van een zonnejaar. De vroegste 
versie waarvan archeologen fragmenten gevonden hebben, stamt uit de 
tweede eeuw en werd gebruikt door de Keltische volken om het begin en 
de lengte van de dag, week, maand, seizoenen, kwartaaldagen* en fees-
ten vast te stellen. De Kalender van Coligny heeft een vijfjaarlijkse cyclus. 
Het is waarschijnlijk het belangrijkste historische bewijs voor het be-
staan van een oude Keltische kalender. Deze Kalender van Coligny is zo-
wel in het Latijn als in de Gallische taal geschreven.
De Gallische oorlog van Julius Caesar is een pseudo-historisch** docu-
ment dat verslag doet van Caesars tijd in Gallië en zijn poging om Brittan-
nië binnen te vallen in de eerste eeuw voor Christus.

Beda was een monnik en historicus in het koninkrijk Northumbria. Hij 
leefde in de vroege achtste eeuw. Zijn beroemdste werk is De kerkelijke 
geschiedenis van het Engelse volk, waarin hij een groot aantal van zijn an-
dere boeken opsomt. Een van die boeken is Over de berekening van de 
tijd, een dik boek vol berekeningen van seizoenen, maanden en christe-
lijke feesten. Verder bevat het een behoorlijk aantal maancycli. Beda be-
schrijft hoe de tijd berekend werd door de Egyptenaren en Grieken in de 
oudheid en door de Kelten en Angelsaksische volken voor en na hun ker-
stening.

*	 Noot van de vertaler: de kwartaaldagen werden in de Britse en Ierse traditie elk kwar-
taal rond de zomer- en winterzonnewende en rond de herfst- en lente-equinox gehouden 
om bedienden te huren, een nieuw schoolseizoen te starten en huren te innen.
**	 Waarom ‘pseudo’-historisch? Voor veel historici geldt dat dit werk, hoewel het des-
tijds door de auteur als geschiedenis is geschreven, zó politiek gekleurd en historisch on-
nauwkeurig wordt geacht, dat veel ervan niet als letterlijke geschiedenis maar als literai-
re geschiedenis moet worden opgevat. Veel van wat in de kroniek wordt vermeld, heeft 
tot nu toe geen archeologisch bewijs opgeleverd om het te bevestigen, maar het is nog 
altijd de volledigste weergave van het leven van de Keltische volken uit die tijd.

Het Keltisch jaar.indd   12   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



Introductie  13

Het Keltisch jaar

Het Keltisch jaar heeft acht scharniermomenten, namelijk de vier sei-
zoenswisselingen, de beide zonnewenden (de zomer- en winterzonne-
wende) en de beide equinoxen (de lente- en herfstequinox). Daarom 
heeft dit boek ook acht delen.

Als Julius Caesar het in De Gallische oorlog heeft over de tijdrekening van 
de druïden en de volken die hun onderwijs volgden, zegt hij:

Ze rekenen de tijd niet in dagen, maar in nachten; geboortedagen, 
het begin van maanden en jaren rekenen zij zo, dat de dag op de 
nacht volgt.
Uit: De Gallische oorlog 6.18, vert. J.J. Doesburg, met aanpassingen.

De nieuwe Keltische dag begint dus, net als de Joodse dag, ’s avonds bij 
zonsondergang. En Beda vertelt ons:

[De Grieken en Romeinen] markeren de opkomst en ondergang 
van de Plejaden in de avond of ochtend als het begin van de winter 
en zomer. Evenzo plaatsen ze het begin van de lente en herfst wan-
neer de Plejaden rond het midden van de dag of nacht opkomen en 
ondergaan.
Uit: Beda, Over de berekening van de tijd, 35.

Volgens de gedachte dat de dag uit de nacht voortkomt, beginnen de sei-
zoenen ook met duisternis en dus was de winter de start van het nieuwe 
jaar. De dagen, seizoenen en het jaar symboliseren dat we van duisternis 
naar licht onderweg zijn.

De vier seizoenen van het Keltisch jaar zijn: Samhain (uit te spreken als 
‘sau-win’, de winter), Imbolc (‘im-bolk’, de lente), Beltane (‘bell-teen’, de 
zomer) en Lughnasa (‘loe-nasa’, de herfst, nu meestal ‘Lammas’ ge-
noemd). Deze vier seizoenen worden genoemd in de vroege Ierse litera-
tuur, de oudste volksliteratuur in West-Europa. De vroegste bewijzen van 
de seizoenen geschreven in de Ierse taal zijn de Ogham-inscripties uit de 

Het Keltisch jaar.indd   13   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



14  HET KELTISCH JAAR

vroege vierde eeuw na Christus. Omdat Ierland niet was binnengevallen 
door de Romeinen, kunnen we aannemen dat deze vierde-eeuwse be-
schrijvingen van de seizoenen ook eeuwen daarvoor, in de ijzertijd en 
misschien zelfs al in de bronstijd, in gebruik waren in Ierland en Brittan-
nië. Deze indeling van het jaar moet in het Ierland van de eerste eeuwen 
na Christus nog steeds in gebruik zijn geweest. Toen Ierse monniken naar 
Brittannië kwamen en kloosters en abdijen bouwden, zoals Columba 
naar het eiland Iona ging in de zesde eeuw en Aidan naar Lindisfarne in 
de zevende eeuw, namen ze deze jaarrekening hoogstwaarschijnlijk 
mee. Dat is immers wat veel mensen doen als ze naar andere landen met 
een andere cultuur trekken: ze nemen hun eigen kalenders mee en blij-
ven die gebruiken.

Beda vertelt ons dat elk seizoen drie maanomwentelingen of maancycli 
bevat (Over de berekening van de tijd, 15) en dat de winter begin novem-
ber start, de lente begin februari, de zomer begin mei en dat de oogst of 
het najaar begin augustus al start (35). Hij vertelt ook dat elk seizoen een 
midden heeft om de omkeer van maanwassen naar maanafname te 
markeren (35). De zonnewenden markeren het midden van de winter en 
zomer en de equinoxen het midden van de lente en de herfst. Beda (30) 
citeert daarbij Plinius de Oudere, die zegt:

De zon zelf heeft vier keerpunten. Twee keer wanneer de nacht ge-
lijk is aan de dag: in de lente en de herfst, als hij het middelpunt van 
de aarde [i.e. de evenaar] treft in de achtste graad van de Ram en de 
Weegschaal. En twee keer wanneer de lengte [van de dag en nacht] 
worden verwisseld: vanaf de winterzonnewende, in de achtste 
graad van Capricorn (het sterrenbeeld Steenbok), wanneer de da-
gen langer worden, en vanaf de zomerzonnewende, in de achtste 
graad van Kreeft, wanneer de nachten langer worden.

Beda stelt ook in zijn hoofdstuk over ‘Equinoxen en zonnewenden’ (30) 
dat christenen deze tijdmarkeringen aanhielden. Dit betekent dat er elke 
zes weken een viering was die was gebaseerd op de cycli van de hemel en 
de aarde.

Het Keltisch jaar.indd   14   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



Introductie  15

Het Keltisch wiel

Deze acht punten van het jaar, steeds door zes weken van elkaar geschei-
den, vormen het Keltisch ‘jaarwiel’, dat jaar na jaar blijft draaien. We zul-
len de seizoenen en vieringen in dit boek doornemen in de volgorde van 
het jaarwiel, te beginnen met het begin van de winter in november. Daar-
op volgt het midden van de winter (de winterzonnewende), dan de lente, 
de lente-equinox en zo voort. Je kunt dit boek elk jaar weer gebruiken 
voor deze acht markeringsmomenten.

Gedurende het jaar zijn er natuurlijk ook meer christelijke feesten. In de 
winter vindt het kerstfeest plaats. In de voorbereiding daarop kun je de 
veertig dagelijkse lezingen uit mijn boek Celtic Advent (BRF, 2018) gebrui-
ken. In de lente vindt Pasen plaats; in de voorbereiding daarop kun je de 
veertig dagelijkse lezingen uit mijn boek Celtic Lent (BRF, 2018) gebrui-

20e/21e

20e/21e

20e/21e

WINTER

December  Januari     
     Febuari   

  M
aart 

  April    

  Mei    
  Juni   Juli    

   A
ugu

st
us

  
  S

ep
te

m
b

er
 O

kt
ob

er
    

    N

ovember

22
e/

23
e

LEN
TE

H
ER

SF
T

ZOMER

vi
erd

e kwarta
al

derd
e kwarta

al

tw
eede kwartaal

eerste kwartaal

he
rf

s t
eq

ui
no

x

zomerzonnewende

lente-eq
uinox

winterzonnewende

Bron: Wikimedia commons

Het Keltisch jaar.indd   15   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



16  HET KELTISCH JAAR

ken. In de zomer vindt Pinksteren plaats. In de voorbereiding op dit feest 
kun je de veertig dagelijkse lezingen uit mijn boek Celtic Saints (BRF, 
2020) gebruiken. Deze drie perioden van ieder veertig dagen werden ook 
door de Keltisch-christelijke gemeenschappen in acht genomen als drie 
vastenperioden door het jaar heen. Dit hielp hen om hun leven te laten 
draaien om een natuurlijk ritme, als aanvulling op de acht keerpunten in 
het natuurjaar. Meer informatie over elk van deze drie vastenperioden 
van veertig dagen is in de introductie van elk van de bovengenoemde 
boeken te vinden.

Met deze vier boeken, waarvan Het Keltisch jaar het eerste is dat vertaald 
is in het Nederlands, kun je je liturgische of meditatieve jaar en natuur-
beleving voortdurend voeden met Keltisch-christelijke vieringen en 
overwegingen.

In dit boek

In dit boek, Het Keltisch jaar, bevat elk van de acht keerpunten de vol-
gende onderdelen:

Liturgie

Deze liturgie kan worden gebruikt voor een korte kerkdienst of andere 
samenkomst waaraan liederen kunnen worden toegevoegd, of voor ei-
gen gebruik, in het bewustzijn dat je deel uitmaakt van het wereldomvat-
tende lichaam van Christus.

Alle liturgieën bevatten het aanroepen van God; een Keltische passage 
afkomstig uit oude of hedendaagse Keltische geschriften; een psalmle-
zing; een gerichte pauze ter concentratie, zodat je de tijd hebt om jezelf 
opnieuw op God af te stemmen; enkele voorbeden; nog een bijbelle-
zing, uit het Oude of Nieuwe Testament; een korte overweging om over 
na te denken en een slotgebed.

Het Keltisch jaar.indd   16   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



Introductie  17

De psalmen in de liturgieën zijn zo afgedrukt dat deze gezamenlijk en  
afwisselend door twee mensen of groepen mensen kunnen worden 
(voor)gelezen, met pauzes tussen de verzen. Dit is een traditionele mo-
nastieke manier van psalmen lezen, waarbij de groep aan de ene kant 
van de ruimte de oneven verzen leest en de groep aan de andere kant de 
even verzen. In het midden van elke regel staat een asterisk (*). Daar las-
sen de lezers een adempauze in voor ze doorgaan.

Dagwijding

Er zijn zeven dagwijdingen, één voor elke dag in de week, elk met een 
bijbelvers, een moment van bezinning en een gebed. Deze dagwijdin-
gen kunnen gedurende de zes weken herhaaldelijk worden gebruikt, of 
op elk moment op de daarvoor bestemde dagen tussen het ene en het 
volgende scharniermoment in het Keltisch jaarwiel.

In de Keltische traditie heeft elke dag een thema: op maandag staat de 
schepping centraal, op dinsdag de incarnatie (de vleeswording van Je-
zus), op woensdag de heilige Geest, op donderdag de gemeenschap (ge-
meente), op vrijdag het kruis, op zaterdag de heiligen (Keltische christe-
nen) en op zondag de opstanding en het nieuwe leven. De zeven 
dagwijdingen voor elk van de acht scharniermomenten of keerpunten in 
de Keltische jaarkalender volgen deze dagelijkse thema’s.

Gebeden en zegeningen

Elk hoofdstuk wordt afgesloten met Keltische gebeden en zegeningen. 
Deze zijn een mix van citaten uit andere bronnen, zowel antieke als mo-
derne, en mijn eigen geschriften. Ze kunnen op elk moment worden ge-
bruikt als losse en individuele gebeden, maar kunnen, indien gewenst, 
ook worden opgenomen in de liturgie of in een van de dagwijdingen.

Het Keltisch jaar.indd   17   |   Elgraphic - Vlaardingen 23-12-25   11:15



DAVID COLE

Het natuurlijke ritme van 
gebeden en meditaties

Gebeden en meditaties op het 
ritme van de schepping

Steeds meer mensen hebben behoe� e om hun geloof te 
verbinden met de schepping. De Keltische spiritualiteit 
biedt daarvoor veel mogelijkheden. 
De gebeden, meditaties en liturgieën in dit boek volgen het 
oude ritme van het Keltische christendom en helpen je je 
geloof te verbinden met de seizoenen en de schepping.
Gebaseerd op de acht punten van het Keltische jaar – de 
vier seizoenswisselingen en de vier middelpunten van elk 
seizoen – en bewegend van winter naar lente, zomer en 
oogst, nodigt elk deel je uit om stil te staan bij Gods aan-
wezigheid in het ritme van de natuur.
In elk van de acht delen vind je een week aan dagelijkse 
lezingen en overdenkingen, aangevuld met gebeden, ze-
geningen en liturgische vormen die je kunt gebruiken in 
persoonlijke meditaties of in groepen.

Een praktisch en inspirerend boek voor wie zoekt naar 
verbinding tussen spiritualiteit en natuur. Ook voor samen-
komsten van grote en kleinere groepen.

NUR 709 • ISBN 978 90 435 4353 8

Cole_Het Keltisch jaar_WT.indd   1Cole_Het Keltisch jaar_WT.indd   1 06-01-2026   09:5506-01-2026   09:55




